


Editor : Prof. Dr. Maharsi, M.Hum., dkk.

Bunga Rampai Purna Tugas
Prof. Dr. Abdul Karim, MA., dan Dr. Mustari, M.Hum.



Perpustakaan Nasional RI Data Katalog Dalam Terbitan (KDT)

Maharsi, dkk.

Jalinan Ilmu dan Peradaban: Sejarah, Bahasa, Sastra, dan Informasi --Maharsi, 
dkk.  - Cet 1- Idea Press Yogyakarta 2025-- xlii + 622 hlm--155 x 235 cm
ISBN: 978-623-484-194-7

1. Sejarah, Bahasa, dan Sastra			   2. Judul

@ Hak cipta Dilindungi oleh undang-undang
Memfotocopy atau memperbanyak dengan cara apapun sebagian atau seluruh isi buku 
ini tanpa seizin penerbit, adalah tindakan tidak bermoral dan melawan hukum.

JALINAN ILMU DAN PERADABAN: 
Sejarah, Bahasa, Sastra, dan Informasi

Editor: Prof. Dr. Maharsi, M.Hum.
Penulis: Nurul Hak, Zuhrotul Latifah, Maharsi, Sri Wahyuni Oktafia & Siti 

Maimunah, Dudung Abdurahman, Ulya Fuhaidah, Fatiyah, Riswinarno, Imam 
Muhsin, Sumarjoko, Baedhowi,  Rokhmat,  Mohammad Fahsin, Ridwan, Musa, 

Muhammad Dzulfikar Al Kautsar, Soraya Adnani, Habib, Musthofa, Ubaidillah & 
Bambang Hariyanto, Febriyanti Lestari, Danial Hidayatullah, Tsanya Zahra, Moh. 

Kanif Anwari, Bermawy Munthe, Anis Masruri & Khusnul Khotimah, Fadlan 
Agustina Firdaus, Arina Faila Saufa, Eriska Permata Putri, Marwiyah, Fatimatuz 
Zahro, Ahmad Anwar, Rahmina Fataya, Muhammad Solihin Arianto, Dwi Nur 

Istiqomah & Djazim Rohmadi, Agrin Ika Laras Ati, Muhammad Bagus Febriyanto, 
Amalia Azka Rahmayani, Lilih Deva Martias, Anisah Qurrotu ‘Aini, Andriyana 

Fatmawati, Zulvatul Indah Nur’ain, Nur Riani, Machasin, Mardjoko Idris, Hamdan 
Daulay, Ahmad Choirul Rofiq, Andi Holilulloh, Suyanto

Setting Layout: Nashir
Desain Cover: Muhyidin

Cetakan Pertama: Desember 2025
Penerbit: Idea Press Yogyakarta

Diterbitkan oleh:
Penerbit IDEA Press Yogyakarta

Jl. Amarta Diro RT 58 Pendowoharjo Sewon Bantul Yogyakarta
Email: ideapres.now@gmail.com/ idea_press@yahoo.com

Anggota IKAPI DIY
No.140/DIY/2021

Copyright ©2025 Penulis
Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang

All right reserved.

CV. IDEA SEJAHTERA



xxxix

DAFTAR ISI

Kata Pengantar Kaprodi Bahasa dan sastra Arab ............	 v
Kata Pengantar Kaprodi Sejarah dan Kebudayaan Islam ...	 ix
Kata Pengantar Dekan Fakultas Adab dan Ilmu Budaya......	 xiii
Kata pengantar Editor ............................................................	 xviii
Selayang Pandang Mustari: Sebuah Biografi Singkat ......	 xxi
Kula Tresna Marang Kowe ....................................................	xxxiii
Daftar Isi ...................................................................................	xxxix

BAGIAN 1: 
KAJIAN SEJARAH DAN BUDAYA 

Wahabi: Antara Gerakan Keagamaan, Ideologi, dan Politik
• Nurul Hak ...............................................................................	 3
Perjuangan K.H. Ahmad Rifa’i Kalisalak (1786-1878)
• Zuhrotul Latifah......................................................................	 17
Multikultural dalam Masyarakat Majapahit: Analisis Terhadap 
Naskah Sotasoma
• Maharsi ...................................................................................	 35
Meninjau Ulang Sejarah Sultan Ageng Tirtayasa (1637-1692 M)
• Sri Wahyuni Oktafia & Siti Maimunah ...............................	 57
Haji Shariatullah: Reformis Islam Terkemuka di Bangladesh 
Abad  Ke-19
• Dudung Abdurahman ............................................................	 77
Identitas Salafi di Jambi
Ulya Fuhaidah ...........................................................................	 91
Jejak Diaspora India dalam Perjuangan Kemerdekaan 
Indonesia Masa Revolusi Fisik
• Fatiyah .....................................................................................	 111
Arkeologi dan Identitas: Membangun Narasi Sejarah Islam 
Melalui Artefak
• Riswinarno ..............................................................................	 127



xl

»  Jalinan Ilmu dan Peradaban

Masjid Sebagai Simbol dan Medan Budaya: Studi Kasus Masjid 
Al-Falah Kerto, Pleret, Bantul, Yogyakarta
• Imam Muhsin .........................................................................	 155
Humanisme Islam dan Krisis Kemanusiaan: Reinterpretasi  
Perdamaian Global Dari Tragedi Gaza Hingga Pasca Perang 
Iran–Israel
• Sumarjoko, Baedhowi, & Rokhmat ......................................	 173
Membaca Indonesia Dari Taman Jessore Bangladesh: 
Mozaik Pemikiran Pak Karim Tentang Islam Indonesia
• Mohammad Fahsin ................................................................	 189
Islam Pinggiran: Kontribusi Muhammad Abdul Karim dalam 
Studi Sejarah Kebudayaan Islam
• Ridwan ....................................................................................	 197
Refleksi Pengalaman Sebagai DPL Pada KKN UIN Sunan 
Kalijaga di Dusun Mojosari, Piyungan, Bantul
• Musa ........................................................................................	 217
Perkembangan Tradisi Ritual Ganti Langse di Desa Babadan, 
Kecamatan Paron, Kabupaten Ngawi, Jawa Timur Tahun 
1988- 2019
• Muhammad Dzulfikar Al Kautsar & Soraya Adnani ..........	 231

BAGIAN 2: 
KAJIAN BAHASA DAN SASTRA

Sinonimitas Atau Nuansa Makna: Analisis Kritis Pemikiran 
Abu> Hila>l Al-’Askari> Dalam Tradisi Linguistik Arab 
• Habib .......................................................................................	 247
Kajian Semantik Leksikal: Perbedaan Konsep Allah dan Rabb 
dalam Islam
• Musthofa .................................................................................	 289
Polisemi dalam Bahasa Arab: Studi Kasus Pada Surat-Surat 
Nabi Muhammad Kepada Para Raja
• Ubaidillah & Bambang Hariyanto .......................................	 311
Repetisi dan Kreativitas: Adaptasi Musik dalam Pementasan 
Twelfth Night
• Febriyanti Lestari ...................................................................	 331



xli

Jalinan Ilmu dan Peradaban  «

Naratif Maskulinitas dalam The Canterbury Tales Karya 
Geoffrey Chaucer: Sebuah Perspektif dari Indonesia
• Danial Hidayatullah & Tsanya Zahra .................................	 347
Perkembangan Sastra Arab Digital: Tinjauan Historis dan 
Kultural
• Moh. Kanif Anwari ................................................................	 365
Estetika Struktur Syair Lagu Sebujur Bangkai Karya Rhoma 
Irama
• Bermawy Munthe ...................................................................	 387

BAGIAN 3: 
PERPUSTAKAAN DAN INFORMASI

Pengembangan Perpustakaan Perguruan Tinggi Sebagai 
Information dan Learning Commons
• Anis Masruri & Khusnul Khotimah .....................................	 405
Implementasi dan Peran Living Collection Perpustakaan UIN 
Sunan Kalijaga Sebagai Layanan Inklusif 
• Fadlan Agustina Firdaus & Arina Faila Saufa ...................	 443
Peran SAPDA Jogja dalam Mendukung Inklusi Sosial Untuk 
Perempuan Disabilitas
• Eriska Permata Putri & Marwiyah ......................................	 465
Evaluasi Efektivitas OPAC INLIS Lite di Dinas Perpustakaan dan 
Kearsipan Kota Yogyakarta Berdasarkan Recall dan Precision
• Fatimatuz Zahro & Ahmad Anwar ......................................	 489
Ketersediaan Database E-Journal Emerald dan Pengaruhnya 
Terhadap Pemenuhan Kebutuhan Informasi Mahasiswa 
Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta
• Rahmina Fataya & Muhammad Solihin Arianto ...............	 501
Peran Program KLARA (Kelas Literasi Aksara Jawa) di 
Perpustakaan Kota Yogyakarta dalam Meningkatkan 
Kemampuan Baca Tulis Aksara Jawa
• Dwi Nur Istiqomah & Djazim Rohmadi .............................	 519
Preservasi Informasi Pada Manuskrip di Perpustakaan 
Balai Bahasa Yogyakarta Sebagai Usaha Penyelamatan 
Nilai-nilai Budaya
• Agrin Ika Laras Ati & Muhammad Bagus Febriyanto .......	 537



xlii

»  Jalinan Ilmu dan Peradaban

Analisis Paparan Pencahayaan dan Kebisingan Terhadap 
Produktivitas Mengetik
• Amalia Azka Rahmayani & Lilih Deva Martias ................	 555
Dampak Buku Bergambar Terhadap Kemampuan Memahami 
Bacaan Siswa Kelas Rendah di MI Maulana Maghribi Pundong
• Anisah Qurrotu ‘Aini & Andriyana Fatmawati ..................	 567
Literasi Media Sosial Instagram Pada Mahasiswa Ilmu 
Perpustakaan UIN Sunan Kalijaga: Perspektif Individual 
Competence Framework dan Environmental Factors
• Zulvatul Indah Nur’ain & Nur Riani ....................................	 581

BAGIAN 4: 
TESTIMONI KOLEGA, SAHABAT, DAN MAHASISWA

Selamat Memasuki Purna Tugas Prof. A. Karim
• Machasin .................................................................................	 595
Testimoni Untuk Prof. Karim
• Mardjoko Idris ........................................................................	 601
Mengenal Kesederhanaan Prof. Abdul Karim     
• Hamdan Daulay .....................................................................	 603
Profesor Pengayom yang Berdedikasi Tinggi
• Ahmad Choirul Rofiq ............................................................	 607
Jejak Pengabdian Mu yang Tak Pernah Padam
• Andi Holilulloh .......................................................................	 611
Prof. Dr. M. Abdul Karim, MA. Sejarawan yang Menyatuhati 
di Indonesia
• Suyanto ....................................................................................	 617



289

KAJIAN SEMANTIK LEKSIKAL: 
Perbedaan Konsep Alla>h dan Rabb dalam Islam

Musthofa



Pendahuluan

Bahasa merupakan sarana untuk mengekspresikan 
keinginan, pemikiran, dan konsep, bahkan konsep-konsep 
penting dalam ajaran agama. Di dalam ajaran agama Islam, ada 
dua kata atau istilah penting yang merepresentasikan konsep 
utama beragama, yaitu kata “Allāh about:blank (الله)” dan “Rabb 
( بُّ  Dua kata ini memiliki posisi yang sangat penting dan .”(الرَّ
sentral dalam Islam karena keduanya menunjuk pada konsep ke-
Tuhan-an yang merupakan konsep yang sangat penting dan utama 
dalam ajaran Islam. Namun pada umumnya, orang menganggap 
bahwa Allah adalah Rabb, dan Rabb adalah Allah. Anggapan 
tersebut tidaklah salah, karena esensi yang ditunjuk oleh kedua 
kata atau istilah tersebut adalah satu dan sama. Namun dilihat 
dari sisi bahasa, dua kata tersebut merupakan dua istilah yang 
menunjuk pada konsep yang berbeda, tetapi sering diasumsikan 
sebagai sesuatu yang sama. Allah adalah Rabb, dan Rabb adalah 
Allah. Apakah hal ini salah? Jawabannya bisa benar dan bisa salah. 

 02 



290

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

Jawaban pertanyaan di atas bisa benar ketika kedua kata 
tersebut dimaksudkan untuk menunjuk pada satu objek yang 
sama, yaitu “Tuhan”. Tuhan bisa disebut Allah, dan juga bisa 
disebut Rabb. Namun di sisi lain, jawabannya bisa salah jika kita 
mengacu pada kedua bentuk kata tersebut yang berbeda satu 
dengan yang lainnya. Dalam kajian linguistik, bentuk kata yang 
berbeda akan menghasilkan makna yang juga berbeda. Apalagi, 
jika dilihat dari sisi bentuknya, maka kata “Allah” dan “Rabb” 
dengan jelas memiliki bentuk yang berbeda. Jika demikian, maka 
kedua kata yang dari sisi bentuknya berbeda tersebut, tentu 
keduanya memiliki makna yang juga berbeda.

Kata “Allah” bisa jadi mewakili dan merepresentasikan 
makna yang berbeda dengan kata “Rabb”. Begitu juga sebaliknya, 
kata “Rabb” juga bisa jadi mewakili dan merepresentasikan 
makna yang berbeda dengan kata “Allah”. Nah, dari sini, maka 
bisa muncul pertanyaan: Apa makna kata «Allah»? Apa cakupan 
maknanya? Dan apa makna intinya? Demikian juga, apa makna 
kata «Rabb»? Apa cakupan maknanya? Apa makna intinya? 
Pertanyaan-pertanyaan ini akan coba diuraikan di dalam tulisan 
ini dengan mnggunakan pendekatan semantik leksikal.

Pembahasan
1.	 Semantik Leksikal

Salah satu bidang kajian dalam linguistik adalah kajian 
semantik. Semantik adalah ilmu yang mempelajari arti kata 
dan frase (Wehmeier, 2005: 1.379). Semantik memiliki dua 
bidang kajian, yaitu semantik gramatikal dan semantik leksikal 
(Verhaar, 2006: 385). Semantik leksikal adalah kajian semantik 
yang membahas dan merekam kata dan maknanya yang telah 
dileksikalkan dalam bahasa tertentu, yang disebut “leksikon” 
(Stede, 1999: 85). Dalam kajian semantik leksikal, leksikon 
memiliki posisi yang sangat penting. Leksikon mencakup 
keseluruhan perbendaharaan kata yang ada pada suatu bahasa, 
dan biasanya direkam, dicatat, dan didaftar dalam sebuah kamus 
dalam bentuk “entri kata” atau “entri kamus”.



291

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

Setiap kata beserta maknanya yang tercatat di dalam sebuah 
kamus merupakan bukti otentik yang merepresentasikan bahasa 
yang digunakan oleh masyarakat. Cakupan kata yang terekam 
dan tercatat di dalam sebuah kamus bisa berbeda, baik dari 
sisi kuantitas kata maupun maknanya. Hal ini bisa disebabkan 
oleh perkembangan dan perubahan dalam pembentukan kata 
maupun maknanya, sehingga bisa jadi sebuah kata tercatat di 
dalam sebuah kamus, tetapi tidak tercatat di kamus sebelumnya, 
atau kamus sesudahnya. 

Namun terlepas dari perbedaan cakupan entri dalam 
beberapa kamus, “setiap kata yang tercatat dalam kamus 
umumnya memiliki banyak makna”. Makna-makna ini bisa 
berkaitan dengan kata yang lain di dalam kamus yang digunakan 
untuk memaknai sebuah kata. Setiap kata sebagai entri dalam 
sebuah kamus tidak bisa berdiri sendiri, karena “setiap entri kata 
memiliki makna atau beberapa makna yang perlu atau bahkan 
harus dijelaskan menggunakan kata lain” dalam kamus. Oleh 
karenanya, kata-kata yang ada dalam kamus merupakan jaringan 
kata dan makna yang saling terkait satu dengan lainnya.

Sebuah kata dalam suatu bahasa adalah simbol atau tanda 
untuk suatu objek yang perlu untuk ditandai. Ada objek riil yang 
berada di alam semesta yang disebut “fakta”, dan ada objek ideal 
yang berada di dalam pikiran yang disebut “konsep”, atau “citra 
mental”. Antara objek riil dengan tanda bahasa yang berupa kata, 
yang menunjuk pada objek riil, dimediasi oleh konsep atau objek 
ideal yang ada di dalam pikiran. Dengan demikian, “bahasa atau 
tanda bahasa pada dasarnya adalah gambaran dari realitas, atau 
copy dari realitas, dan merupakan representasi dari realitas”.

Sebuah objek bisa ditandai dengan sebuah tanda dalam 
bentuk kata, atau bisa ditandai dengan banyak tanda dalam 
bentuk banyak kata. Dua kata atau lebih yang berbeda bisa jadi 
menunjuk pada sebuah objek yang sama. Namun, meskipun 
objeknya sama, tetapi jika fokus atau sudut pandang yang 
menjadi dasar di dalam menentukan dan menciptakan kata atau 



292

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

istilah yang menunjuknya berbeda, maka akan menghasilkan 
kata atau istilah yang berbeda pula. Di samping itu, “sebuah 
objek senantiasa memiliki relasi dengan objek lain, dan relasinya 
bisa berbeda-beda”. Jika sebuah objek dilihat dari sudut pandang 
relasinya yang berbeda, maka akan menghasilkan kata atau istilah 
beserta maknanya yang berbeda, tergantung pada apa relasinya. 
Setiap objek di alam semesta ini memiliki relasi yang bisa 
berbeda-beda. Perbedaan relasi objek inilah yang mempengaruhi 
terciptanya tanda bahasa atau kata yang berbeda. Oleh karenanya, 
“makna sebuah kata bersifat relatif, dalam arti tergantung pada 
relasi objek yang ditunjuknya dengan apa, atau konteksnya apa”.

Keadaan, bentuk, atau relasi objek yang berbeda akan 
menghasilkan tanda bahasa yang berbeda, dan juga makna yang 
berbeda. Sebuah kata bisa memiliki makna yang banyak. Makna-
makna ini bisa identifikasi sebagai “makna inti”, dan “makna 
cakupan atau tambahan”. Makna inti biasanya bisa diidentifikasi 
sebagai makna pertama yang ada di dalam kamus, meskipun tidak 
selalu. Sedangkan makna cakupan atau tambahan adalah makna-
makna lain yang mengikuti makna pertama, dan biasanya terkait 
dengan konteks tertentu. Penentuan makna inti dari sebuah kata 
tergantung dari tradisi dan budaya yang berlaku di masyarakat 
pengguna bahasa di dalam memaknai kata. Bahkan terkadang 
makna inti ditempatkan setelah makna tambahan karena 
kebiasaan dan peggunaan makna tersebut yang umum berlaku 
pada suatu masyarakat. Semua ini menunjukkan bahwa sebuah 
kata bisa memiliki banyak makna, dan bisa terus bertambah 
maknanya sesuai perkembangan masyarakat pemilik  bahasa.

2.	 Makna kata “Alla>h” dan “Rabb”

a.	 Makna kata “Allah (الله)”.

Di dalam kamus bahasa Arab, ada beberapa asal 
usul mengenai kata “Allah”. Di antaranya adalah:

Pertama, kata “Allah” berasal dari “ٌإلَه  - يَأْلَهُ   -  .”أَلهَِ 
Masdar dari derivasi kata tersebut jika ditambah “ال”, 
maka akan menghasilkan kata “ُالإلَه”. Jika huruf “إ” pada 



293

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

kata “ُالإلَه” dibuang, maka akan menghasilkan kata “الله”. 
Oleh karenanya, kata “ُالإلَه” adalah sama dengan kata “الله”, 
dan menunjuk kepada-Nya. Kata ini menunjuk kepada 
“Tuhan Yang Satu”. Jamak dari kata “ُالإلَه” adalah “ُة  ,”الآلَِ
yang memiliki arti “banyak tuhan”, yang menunjuk kepada 
“berhala (الَأصنام)”.

Makna kata “ُالإلَه” atau “الله” di antaranya memiliki 
makna:

1)	 Sesuatu yang disembah, diabdi, atau dihamba (معبود). 
Secara umum, kata ini di antaranya berkaitan 

dengan makna “sesuatu yang disembah, diabdi, atau 
dihamba (معبود)”. Hal ini disebutkan di dalam kamus 
“Lisān al-‘Arab” bahwa “عند إلَهٌ  معبوداً  دونه  من  اتخذ  ما   كل 
 segala sesuatu yang dijadikan sebagai sesembahan) ”متخذه
atau yang dibadi selain Allah disebut “ٌإلَه” bagi yang 
menjadikannya) (Manz}ūr, tt, 1, 2: 114). Berdasarkan 
pada makna ini, maka segala sesuatu atau apapun yang 
dijadikan oleh seseorang sebagai sesuatu yang disembah, 
diabdi, atau dihamba (معبود) adalah “ٌإلَه” atau “tuhan” bagi 
yang menjadikannya.

Jika kita memperhatikan makna di atas, maka 
terdapat dalam konsep kata “Allah” terkandung konsep 
penyembahan, penghambaan, pengabdian, atau ibadah 
 Artinya, adanya konsep “Allah” ini berkaitan dengan .(عبادة)
konsep “ibadah”. Istilah “ibadah” dalam bahasa kita bisa 
dipadankan dengan “pengabdian atau penghambaan diri” 
yang di dalamnya terkandung makna “ketaatan, kepatuhan 
 terhadap “sesuatu yang ”(الخضوع) dan ketundukan ,(الطاعة)
diabdi atau dihamba (معبود)”. Jika demikian, maka adanya 
konsep “ibadah” pada dasarnya terdiri dari atau tidak bisa 
dilepaskan dari konsep “penyembah, hamba, pengabdi” 
atau “’abid (عابد)” dan “yang disembah, yang dihamba, 
yang diabdi” atau “ma’bud (معبود)”. Konsep “ibadah” 
ini dapat dirumuskan menjadi: ibadah (عبادة) = hamba, 



294

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

penyembah, yang mengabdi, pengabdi, atau ‘abid (عابد) 
+ kerja, tindakan menghamba, kerja, tindakan mengabdi, 
atau ’abada (عبد) + objek yang dihamba, disembah, diabdi, 
atau ma’bud (معبود). Di dalam hubungan aktivitas kerja 
antara “pengabdi (عابد)” terhadap “yang diabdi (عابد)” 
terkandung makna “ketaatan, kepatuhan (الطاعة), dan 
ketundukan (الخضوع), atau bahkan rasa takut (,خشية 
 dari “pengabdi” terhadap “sesuatu yang diabdi atau ”(خوف
dihamba (معبود)”. Rumus ini bisa disederhanakan menjadi: 
“+ خوف”  “خشية,  “الخضوع”,  )“الطاعة”,  “عبد   + “عابد”   عبادة”= 
.(”“معبود

Dalam konsep ajaran Islam, ’abid bisa manusia, 
jin, malaikat, dan syetan, sedangkan ma’bud adalah 
Allah. Ini yang benar dan yang dikehendaki oleh Allah. 
Tetapi dalam realitasnya, manusia bisa jadi menjadikan 
“ma’bud”nya berupa dewa, jin, syetan, manusia, patung, 
matahari, hewan sapi, batu, atau yang lainya. Pengabdian 
atau penghambaan kepada kelompok ini kemudian 
menghasilkan “tuhan-tuhan yang banyak dan bermacam-
macam (ُة  Ini yang salah dan .”(الَأصنام) atau berhala (الآلَِ
tidak sesuai dengan ajaran Islam.

Berkaitan dengan hal ini, dalam realitas kehidupan 
sehari-hari di masyarakat, manusia bisa saja mengabdi, 
menghamba, dengan rasa tunduk, patuh, atau takut, 
kepada Nabi, pemimpin, orang tua, guru, kyai, ulama, 
atau yang lainnya. Tindakan ini bisa ungkapkan dengan 
kata-kata seperti: mengikuti, menghormati, memuliakan, 
atau yang lainnya, yang di dalamnya terdapat rasa 
ketaatan, kepatuhan, dan ketundukan sebagai sebuah 
bentuk pengabdian seseorang kepada mereka. Bahkan 
dalam kehidupan sehari-hari, seseorang bisa tunduk dan 
patuh kepada hawa nafsunya. Tindakan seperti ini ada 
di alam kehidupan di masyarakat dan juga disebutkan di 
dalam Al-Qura’an: ئو   ئو  ئۇ  ئۇ        ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  



295

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

artinya: Sudahkah engkau (Muhammad) melihat orang 
yang menjadikan keinginannya (hawa nafsunya) sebagai 
tuhannya? Apakah engkau akan menjadi pelindungnya? 
(QS. Al-Furqan: 43) dan پ پ   پ   ٻ   ٻ       ٻ    ٻ     ٱ  
ٹ ٹٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ    ڀ   ڀ      پ  
 artinya: Maka pernahkah kamu melihat orang yang        ٹ
menjadikan hawa nafsunya sebagai tuhannya dan Allah 
membiarkannya sesat dengan pengetahuan-Nya,dan 
Allah telah mengunci mati pendengaran dan hatinya 
serta meletakkan tutup atas penglihatannya? Maka 
siapakah yang mampu memberinya petunjuk setelah Allah 
(membiarkannya sesat)? Mengapa kamu tidak mengambil 
pelajaran? (QS. Al-Jatsiyah: 23). Pengabdian atau 
penghambaan terhadap hawa nafsu ini kemudian akan 
menghasilkan kesesatan bagi manusia.

Lalu, apakah orang yang tunduk, patuh, atau takut 
kepada Nabi, pemimpin, orang tua, guru, kyai, ulama, 
atau yang lainnya ini salah dan juga sesat? Jawaban 
untuk pertanyaan ini bisa kita lihat dan perhatikan pada 
kehidupan sehari-hari di masyarakat. Dalam kehidupan 
sehari-hari di masyarakat, seseorang bisa “lebih taat, 
tunduk, patuh, atau takut” kepada sesuatu selain Allah 
sehingga seakan-akan ia mengannggap atau menjadikan 
sesuatu itu seperti, sebagai tuhan (ٌإلَه). Jika seseorang “taat, 
tunduk, patuh, atau takut” kepada sesuatu selain Allah, 
termasuk “taat, tunduk, patuh, atau takut” kepada Nabi, 
pemimpin, orang tua, guru, kyai, ulama, atau yang lainnya, 
dan hanya berhenti di situ, maka orang tersebut bisa masuk 
dalam kategori menduakan atau menyekutukan Allah. 
Tindakan seperti ini terjadi pada kaum Nasrani yang 
menganggap Nabi Isa sebagai anak Tuhan atau Tuhan, 
dan juga terjadi pada kaum Yahudi yang menganggap 
Uzair sebagai anak Tuhan atau Tuhan. Tindakan “taat, 
tunduk, patuh, atau takut” kepada Nabi, pemimpin, orang 



296

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

tua, guru, kyai, ulama, atau yang lainnya sebagai sebuah 
bentuk pengabdian, penghormatan, atau pemuliaan, pada 
dasarnya ada dan terjadi di masyarakat. Namun tindakan 
seperti ini, dalam ajaran Islam, tidak boleh hanya berhenti 
pada ketaatan, ketundukan, kepatuhan, pengabdian, 
penghormatan, atau pemuliaan kepada mereka saja, tetapi 
harus dilakukan sebagai bentuk ketaatan, ketundukan, 
kepatuhan, pengabdian, penghormatan, atau pemuliaan 
terhadap Dzat Yang Maha ditaati, dipatuhi, ditunduki, 
diabdi, dihormati, dan dimuliakan yaitu “Allah”. Artinya, 
semua tindakan tersebut harus diniatkan sebagai sarana 
menuju atau dalam rangka “taat, tunduk, patuh, takut, 
atau pengabdian dan penghambaan kepada Allah ”. Jadi, 
terhadap apapun yang kita taati, patuhi, tunduki, takuti, 
dan abdi di dunia ini, mestinya tidak lain adalah dalam 
rangka taat, takut, patuh, tunduk dan mengabdi kepada 
Dzat Yang Maha kita taati, takuti, patuhi, tunduki, dan 
abdi, yaitu “Allah”, Tuhannya semua hal yang dianggap 
dan dijadikan sebagai tuhan oleh manusia (Ilāhul ālihah 
.(إله الآلهة

2)	 Sesuatu yang membingungkan ( يُّ .(تََ
Makna ini ada dan disebutkan di dalam kamus 

“Lisān al-‘Arab” bahwa kata Allah berasal dari “ُيَأْلَه  -  أَلهَِ 
إلَهٌ  -” yang berarti “membingungkan”. Di dalam kamus 
disebutkan bahwa “العبد وقع  إذا  يريد   ، يَّ تََ إذا  يَأْلَهُ  أَلهَِ  من   وأَصله 
ذلك وغير  وجلاله  الله  عظمة   berasal (الله) asal kata Allah) ”في 
dari “ُيَأْلَه  ketika seseorang “merasa bingung”, yaitu ”أَلهَِ 
ketika dia (manusia) sebagai seorang hamba dan berada 
di hadapan Tuhan Yang Maha Agung dan Maha Tinggi, 
dan lain sebagainya dari berbagai sifat keagungan Allah) 
(Manz}ūr, tt, 1, 2: 114, ‹Umar, 2008, 1: 113).

Allah sebagai Tuhan Yang Maha Agung memang 
tidak mudah dipahami oleh hambanya, dan semakin 
orang memahamiNya, maka ia akan semakin bingung. 



297

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

Hal ini karena Allah adalah Dzat Yang Mutlak, sedangkan 
hamba atau manusia terbatas. Manusia yang terbatas 
yang berupaya memahami Dzat Yang Mutlak tak terbatas, 
maka hasilnya pasti terbatas. Keterbatasan kemampuan 
manusia di dalam memahami keagungan Tuhan yang tak 
terbatas inilah yang menjadikan manusia merasa bingung 
di dalam memahamiNya.

Bagaimana manusia tidak bingung? Di dalam ajaran 
Islam disebutkan bahwa Allah adalah Dzat Yang Maha 
Esa (أحد أكبر) Maha Besar ,(الله   Dzat Yang Awal dan ,(الله 
Akhir (والأخر الأول  والباطن) Lahir dan Batin ,(هو   ,(الظاهر 
Kekal (البقاء), Berdiri Sendiri (قيامه بنفسه), Berbeda dengan 
makhluk (مخالفة للحوادث), dan lain-lain dari sifat-sifat Allah 
yang jumlahnya ada 99 sifat. Memahami semua sifat Allah 
ini bisa sangat membingungkan bagi manusia.

Sebagai contoh, Allah adalah Dzat Yang Maha Esa 
أحد)  Untuk memahami ini, manusia secara nyata .(الله 
dihadapkan pada realitas keberagaman ciptaan yang 
berbeda-beda di alam semesta. Keberagaman ciptaan ini, 
dalam kaca mata dan pandangan manusia, tentu akan 
menghasilkan pemikiran dan pemahaman keterbilangan 
yang menunjuk pada sesuatu yang banyak. Secara logika, 
hal ini kemudian menciptakan paradok dalam pemikiran 
manusia, antara Tuhan Yang Esa dan realitas yang banyak 
dan bermacam-macam. Bagaimana mungkin Tuhan 
itu Esa atau Satu, sedangkan realitas di alam semesta ini 
begitu banyak dan beragam? Apa dan yang mana Tuhan 
Yang Esa itu? Untuk mengatasi, merespon, dan menjawab 
persoalan ini, maka di dalam ajaran Islam ada ilmu atau 
teori yang disebut “tauhid (توحيد)”. Istilah tauhid berasal 
dari kata “توحيدًا  ، د  يوحِّ دَ   yang berasal dari akar kata ,”وحَّ
وحِدَ-يوحَد-“ atau dari akar kata ,”وحَدَ-يَِد-وَحْدًا ووَحْدَةً وحِدَةً“
{yang berarti “satu” atau “sendiri” (Manz ,”وَحْدًا ووَحْدَةً وحِدَةً
ūr, tt, 6, 51: 4.780, ‹Umar, 2008, 4: 2.409). Kemudian, kata 



298

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

دَ“ merupakan masdar dari ”توحيد“  yang mengikuti ,”وحَّ
wazan “لُ-تَفْعِيْل لَ-يُفَعِّ  ”توحيد“ Secara morfologi, kata .”فَعَّ
memiliki makna “menyatukan, menjadikan satu, atau 
mengetahui, menerima, dan mengakui Yang Satu, atau 
meng-Esa-kan”. Di samping itu, jika didasarkan pada 
bentuk ziyādah dan fungsinya (Al-H{amlāwiy, tt.: 79-80), 
maka kata “توحيد” bisa memiliki makna “banyaknya satu, 
atau satu yang banyak” (للتكثير), “menjadikan sesuatu yang 
satu (yang lain) menyerupai yang satu (yang sudah ada)” 
شيء) شبه  الشيء   menisbahkan sesuatu yang satu“ ,(صيرورة 
(yang lain) kepada yang satu (yang sudah ada)” (نسبة الشيء 
 التوجه) ”menuju yang satu (yang sudah ada)“ ,(إلى أصل الفعل
الشيء  dan “menerima keberadaan yang satu (yang ,(إلى 
sudah ada)” (قبول الشيء).

Jika kita memperhatikan makna-makna di atas, maka 
di dalam konsep “tauhid” secara riil terkandung makna 
yang bisa mewakili realitas yang dihadapi oleh manusia 
beserta kebingungannya di dalam proses memahami 
Tuhan. Adanya satu yang banyak, penyerupaan terhadap 
yang satu, penisbatan kepada sesuatu yang satu, proses 
pencarian menuju yang satu, dan pada akhirnya, pada 
titik terakhir, seseorang bisa menemukan, memahami, 
menerima dan mengakui Yang Satu atau Yang Esa, adalah 
gambaran umum yang dialami seseorang di dalam proses 
pencarian dan pemahaman Tuhan. Dalam hal “adanya 
satu yang banyak”, tentu hal ini menimbulkan kesulitan 
bagi manusia di dalam memilih dan menentukan “yang 
satu” yang mana yang disebut sebagai Tuhan? Dari 
sini muncul anggapan atau penyerupaan sesuatu yang 
satu yang dianggap atau diserupakan sebagai Tuhan. 
Namun dalam proses ini, manusia tidak bisa begitu saja 
menerima dan menetapkan sesuatu “yang satu” sebagai 
Tuhan. Akan tetapi ia akan membuat perbandingan-
perbandingan mengenai sesuatu yang satu dengan 



299

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

sesuatu yang satu lainnya, dengan mempertimbangkan 
berbagai karakteristik atau sifatnya, seperti: besar-kecil, 
tinggi-rendah, abadi-rusak, berdiri sendiri-tergantung 
yang lain, sama-tidak sama dan seterusnya. Atas dasar 
pemikiran, pemahaman, dan pertimbangan terhadap 
kriteria-kriteria ini maka manusia kemudian bisa memilih 
dan menemukan sesuatu “Yang Satu Yang Maha Besar 
أكبر) -dengan mempertimbangkan dimensi besar ”(الله 
kecil. Pertimbangan dimensi besar-kecil ini tentu tidak 
bisa dilepaskan dari proses membandingkan realitas 
keberadaan di alam semesta yang begitu beragam besar 
dan kecilnya.

Secara logis, manusia tidak akan bisa menerima 
kalau sesuatu yang dianggap sebagai Tuhan adalah sesuatu 
yang kecil. Karena sesuatu yang kecil tidak memiliki 
kekuatan, atau kekuatannya kecil, sedangkan sesuatu 
yang besar kekuatannya akan besar. Dalam perbandingan 
besar-kecil ini maka manusia akan bisa menemukan 
sesuatu yang sifatnya superlatif, yaitu “Yang Paling Besar, 
Maha Besar, atau Terbesar (أكبر)”, yang dianggap sebagai 
Tuhan. Seberapa besar Tuhan bagi pemahaman manusia, 
tentu “Tuhan harus berada pada posisi lebih besar dari 
segala sesuatu yang dianggap besar oleh manusia”. Jikalau 
gunung itu besar bagi manusia, misalnya, maka mestinya 
Tuhan lebih besar dari gunung. Jikalau bumi itu besar 
bagi manusia, maka mestinya Tuhan lebih besar dari 
bumi. Dan jikalau langit dan bumi itu besar bagi manusia, 
maka mestinya Tuhan lebih besar dari langit dan bumi. 
Begitu seterusnya sehingga dengan proses perbandingan-
perbandingan ini, dan tentu di dalamnya ada proses 
dialektika bingung-tidak bingung, maka manusia 
akhirnya bisa sampai pada pemahaman atau keyakinan 
tentang Tuhan Yang Maha Besar sebagai Tuhannya.



300

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

Kebingungan dalam mencari Tuhan ini dicontohkan 
oleh Allah di dalam Al-Quran berkaitan dengan kisah 
nabi Ibrahim. Awalnya, pada suatu malam, nabi Ibrahim 
melihat bintang yang bercahaya, lalu ia menganggapnya 
sebagai Tuhannya. Tapi bintang itu hilang, berarti ia 
bukan Tuhannya. Kemudian di malam yang lain ia 
melihat bulan, ia menganggapnya sebagai Tuhannya. 
Tapi bulan itu juga hilang, berarti ia bukan Tuhannya. 
Kemudian di suatu pagi hari ia melihat matahari, dan ia 
menganggapnya sebagai Tuhannya karena matahari lebih 
besar dan sinarnya lebih terang. Tapi matahari itu juga 
hilang, berarti ia bukan Tuhannya. Dalam proses mencari 
dan memahami Tuhan ini, yang di dalam prosesnya 
terkandung kebingungan, maka nabi Ibrahim sampai 
pada pemahaman dan keyakinan bahwa Tuhan atau 
Allah adalah “Tuhan Yang Maha Besar, Yang Menguasai, 
Mengatur, dan Mengendalikan seluruh alam semesta”. 
(QS. Al-An’ām: 76-79). 

Berdasarkan uraian di atas, maka makna 
“membingungkan” ( يُّ  adalah sesuatu ”إلَهٌ“ dari kata (تََ
yang riil ada dan terjadi pada manusia dalam proses 
mencari dan memahami Tuhannya. Kebingungan dalam 
hal memikirkan sesuatu adalah sesuatu yang wajar. Oleh 
karenanya, Ibnu ‘Arabiy menyatakan bahwa “bingung 
adalah sarana untuk mengetahui hakikat kebenaran 
sesuatu” (الحقيقة لمعرفة  وسيلة   Setiap orang yang .(الحيرة 
bingung  akan wushul, tersambung, sedangkan orang yang 
telah mendapat petunjuk akan selesai, terputus (كل من حار 
انفصل اهتدى  والذي   ......  ,Orang yang bisa wushul .(وصل 
mencapai pada kebingungan terhadap Yang Maha Benar, 
maka itulah sebenarnya wushul kepada Allah (فالوصول الى 
 Oleh karenanya,  bingung .(الحيرة في الحق هو عين الوصول الى الله
merupakan sentral yang mana pandangan akal dan 
pandangan syariat akan bermuara (اليها مركزاً  الحيرة   فصارت 



301

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

والشرعي العقلي  النظر   Dan orang yang sampai kepada .(ينتهي 
kebingungan, maka ia akan mencapai tingkatan wushul 
وصل) فقد  الحيرة  الى  وصل   .(al-H{akīm, 1981: 358-360) (فمن 
Kenapa demikian? Karena dengan adanya bingung, maka 
manusia telah didorong untuk berfikir di dalam mencari 
jawaban atas kebingungannya. 

Kedua, kata “Allah” berasal dari kata “يْه  yang ,”اللَّ
merupakan masdar dari derivasi kata “ًلاهَ-يَلِيهُ-لَيْها”. Kata 
يْه“ ) ”memiliki makna “terhalang, tertutup ”اللَّ  Asal .(تَسَتَّ
usul kata ini dibenarkan oleh Imam Sibawaih (Manz}ūr, tt, 
5, 45: 4.107). Dimaknai dengan makna ini karena Allah 
memang tertutup bagi manusia karena keagunganNya, 
kebesaranNya, dan kesempurnaanNya, sehingga akal 
manusia tidak mampu menjangkau dan memahaminya 
(‹Arabiy, 2019: 17). Pemahaman manusia tentang Allah 
hanya terbatas pada kemampuan berfikir dan ilmunya 
yang juga terbatas pada hal-hal yang bisa dijangkau oleh 
panca indera.

Ketiga, kata “Allah” berasal dari kata “يْه  yang ,”اللَّ
merupakan masdar dari derivasi kata “ًلاهَ-يَلِيهُ-لَيْها”. Kata 
يْه“ وارتفع) ”memiliki makna “tinggi ”اللَّ  ,Abādi) (علا 
1998: 1.253). Dimaknai demikian karena makna ini 
menunjukkan ke-MahaTinggi-an Dzat Allah yang mutlak, 
yang tidak terbatas oleh ruang (‹Arabiy, 2019: 17).

Uraian di atas memberikan informasi kepada 
kita bahwa dilhat dari sisi leksikal, kata Allah memiliki 
beberapa asal usul dan juga memiliki beberapa makna 
yang berbeda. Namun jika dilihat dari sisi makna 
utamanya, maka makna “ibadah” atau “pengabdian” (عبادة) 
merupakan makna yang pertama di dalam kamus bahasa 
Arab. Ini sesuai dengan posisi diciptakannya manusia di 
dunia ini yang tugasnya adalah “untuk beribadah dan 
mengabdi kepada Allah”.



302

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

b.	 Makna kata “Rabb ( بُّ .”(الرَّ

Di dalam kamus bahasa Arab, kata “Rabb ( بُّ  ”(الرَّ
masuk dalam entri kata “َرَبَب”. Kata “ بُّ  merupakan ”الرَّ
masdar dari derivasi kata “رَبًّا- -يَرُبُّ “ Kata .”رَبَّ  statusnya ”رَبُّ
mufrad/tunggal, jamaknya “أرباب” atau “رُبُوْب”. Kata “ بُّ  ”الرَّ
merupakan salah satu nama Tuhan selain nama “الله”. Kata 
ini tidak digunakan selain untuk menunjuk kepada “الله” 
kecuali jika diidhofahkan. Kata “ بُّ  menunjuk pada ”الرَّ
dan memiliki beberapa makna: Pemilik (المالك), Tuan 
) Pengarah ,(الـمُدَبِّر) Pengatur ,(السيد)  ,Pelindung ,(الـمُرَبِّ
Penanggung (ِالقَيِّم), dan Pemberi Nikmat (ِالـمُنْعِم) (Manz}
ūr, tt, 5, 18: 1.546). Masing-masing dari makna ini dapat 
dijelaskan sebagaimana berikut:

a.	 Pemilik (المالك).
Kata “المالك” yang berarti “pemilik”  merupakan 

isim fa’il dari derivasi kata “ِمَلَكَ-يَمْلِكُ-مِلْك-ومُلْك-مَالك” 
yang berarti “memiliki sesuatu” (Abādi, 1998: 2.121-
2.122). Oleh karenannya, setiap orang yang memiliki 
sesuatu disebut “pemilik” (مالك), seperti “pemilik uang 
dirham” (مالك الدراهم), dan “pemilik pakaian” (مالك الثوب). 
Oleh karena “pemilik” merupakan salah satu makna 
kata “Rabb” ( بُّ  maka secara bahasa dapat dikatakan ,(الرَّ
bahwa “rabb dari segala sesuatu adalah penguasanya 
ه) yang berhak ,(مالكُِه)  dan pemilik yang selalu ,(مُسْتَحِقُّ
membersamainya (ه وقيل  صاحبُه(”, )ربُّ كلِّ شيءٍ : مالكُِه ومُسْتَحِقُّ
صاحبُه  :). Ketiga makna “Rabb” ini menjadi makna yang 
menunjuk pada Tuhan karena pada dasarnya Tuhan lah 
yang memiliki segala sesuatu yang ada di alam semesta, 
Dia lah yang memiliki hak sepenuhnya, dan Dia lah 
yang selalu membersamainya. Karenanya, Tuhan disebut 
sebagai “Tuhan Semesta Alam” (رب العالمين).

b.	 Tuan (السيد).
Kata “السيد”, yang berarti “tuan, raja, ketua, kepala, 

atau baginda”, yakni seseorang yang memiliki kemuliaan, 



303

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

keutamaan, kedudukan tinggi, dan dihormati (Manz}ūr, 
tt, 3, 24: 2.144). Kata “السيد” merupakan isim fa’il dari 
derivasi kata “ًسادَ-يَسُود-سيادة” yang berarti “menguasai, 
memerintah, mendominasi”. Dalam Kamus Besar Bahasa 
Indonesia, istilah “tuan” memiliki arti “orang tempat 
mengabdi, orang yang memberi pekerjaan, majikan, 
kepala atau pemilik (perusahaan, toko, dan sebagainya), 
orang yang dihormati” (Sugono, dkk., 2008: 1.549). Dalam 
konteks manusia, istilah “tuan” bisa menunjuk pada “orang 
yang memiliki kedudukan tinggi, mulia, dan penguasa 
yang dominan”, yang dalam istilah lain, tuan biasa disebut 
sebagai “big bos”, atau “bos besar”, atau “majikan”.

Di dalam bahasa Arab, kata “Rabb” yang menunjuk 
pada “Tuhan” dimaknai dengan “Tuan” (السيد) karena 
Tuhan adalah Dzat Yang Paling Berhak untuk diabdi, 
Yang Paling Berkuasa, Mulia, Maha Murah, dan Maha 
Penyantun. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa 
Tuhan adalah Tuannya semua tuan, Penguasanya semua 
penguasa, Rajanya semua raja, Majikannya semua 
majikan, Bosnya semua bos, Dzat Yang Maha Mulia, 
Maha Murah, dan Maha Penyantun.

c.	 Pengatur (الـمُدَبِّر).
Kata “الـمُدَبِّر” yang berarti “pengatur, pengarah, 

perancang, perencana, atau pelaksana” merupakan 
isim fa’il dari derivasi kata “ِْرَ-يُدَبِّرُ-تَدْبي  yang berarti ”دَبَّ
“mengatur, mengarahkan, merancang, merencanakan, 
atau melaksanakan” sesuatu (‹Umar, 2008, 1: 720-721). 
Kata “الُمدبِّر”, yang menjadi salah satu dari makna kata 
“Rabb”, adalah merupakan salah satu dari nama-nama 
Allah (أسماء الله الحسنى) yang memiliki arti “Yang mengatur 
dan menjalankan segala sesuatu dengan kebijaksanaan-
Nya dan mengaturnya sesuai dengan kehendak-Nya dan 
dengan cara yang membuahkan hasil yang baik” (الُمدبِّر: اسم 



304

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

على ويصّرفها  يُري الأمور بحكمته  الذي  الحسنى، ومعناه:   من أسماء الله 
.(Umar, 2008, 1: 721›) (وفق مشيئته وعلى ما يوجب حُسْنَ عواقبها

Jika makna “mengatur” tersebut diterapkan pada 
pengaturan “alam semesta”, maka kita dapat memahami 
dan mengetahui bahwa segala yang ada di alam semesta 
ini diatur oleh Allah. Pengaturan alam semesta oleh 
Allah ini mencakup “perancangan dan perencanaan” 
sebelumnya, yang kemudian diimplementasikan dalam 
proses pengaturan segala sesuatu yang ada di alam 
semesta, mulai dari tingkat materi yang paling kecil 
hingga materi yang paling besar. Semuanya diatur dengan 
mempertimbangkan aspek kebaikan atau keburukan 
sebelum dan sesudahnya, atau sesuai rencana awal dan 
akibat yang ditimbulkannya (دْبيُِر في الَأمر أَن تنظر إلِى ما تَؤُول  والتَّ
.(Manz}ūr, tt, 2, 16: 1.321) (إلِيه عاقبته

Jika kita memperhatikan alam semesta dengan 
seksama, maka kita tahu bahwa segala sesuatu yang 
ada di alam semesta ini satu dengan yang lainya saling 
terhubung, dan bisa jadi saling bisa mempengaruhi, 
mengarahkan, atau mengatur. Meski demikian kekuatan 
sesuatu untuk bisa mempengaruhi atau mengatur sesuatu 
yang lain itu terbatas, dan sesuai dengan kekuatan yang 
telah ditetapkan oleh Allah melalui takdirNya.

Segala sesuatu di alam semesta ini punya potensi 
untuk menarik atau menolak sesuatu yang lain (hukum 
gravitasi). Ini artinya, setiap sesuatu memiliki potensi 
untuk bisa mempengaruhi sesuatu yang lain. Sesuatu 
yang memiliki potensi untuk mempengaruhi sesuatu 
yang lain ini bagaikan sesuatu yang mengarahkan, 
mengatur, atau memerintah sesuatu yang lain. Sebagai 
contoh: “matahari” (dengan sinarnya) mempengaruhi 
“pohon” (pertumbuhan) melalui proses “fotosistesis”. 
“Pepohonan” mempengaruhi terciptanya “lingkungan” 
yang “sejuk dan dingin”, “lingkungan yang sejuk dan 



305

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

dingin” mempengaruhi “manusia” (tubuh) menjadi “tidak 
kepanasan atau gerah”, dan “tubuh manusia yang tidak 
gerah” mempengaruhi manusia untuk “tidak menyalakan 
kipas angin atau AC”. Dalam contoh ini, seakan-akan 
bisa dikatakan bahwa ada rentetan proses “mengarahkan, 
mengatur, atau memerintah” (tanda “”)  dari “matahari” 
 “pepohonan” (untuk tumbuh)  “lingkungan” (dingin 
dan sejuk)  “manusia” (tubuhnya tidak kepanasan 
atau gerah)  “tidak menyalakan kipas angin atau 
AC”. Rentetan proses tersebut seakan-akan merupakan 
rentetan dialog arah-mengarahkan, atur-mengatur, atau 
perintah-memerintah: “matahari” bilang ke pepohonan 
(dengan perintah): “tumbuhlah kamu dengan sinarku!”, 
“pepohonan” bilang kepada lingkungan: “jadilah dingin 
dan sejuk karena keberadaanku!”, “lingkungan” bilang ke 
manusia: “tidak usah menyalakan kipas angin atau AC 
karena sudah aku sejukkan tubuhmu!”.

Pada rentetan proses di atas ada dua hal penting, 
yaitu: ada “sesuatu yang mengarahkan, mengatur, 
memerintah” dan ada “sesuatu yang diarahkan, diatur, 
diperintah”. Jika dua hal ini kita terapkan pada rentetan 
proses pada contoh di atas (dengan pilihan kata 
“memerintah”, dan bisa dengan pilihan kata yang lain dari 
ketiganya), maka dapat kita pahami bahwa “matahari” 
berada pada posisi “memerintah pohon”, “pepohonan” 
berada pada posisi “diperintah oleh matahari” dan 
sekaligus juga berada pada posisi “memerintah 
lingkungan”, “lingkungan” berada pada posisi “diperintah 
oleh pepohonan” dan sekaligus juga berada pada posisi 
“memerintah tubuh manusia”, “manusia” berada pada 
posisi “diperintah oleh lingkungan” dan sekaligus juga 
berada pada posisi “memerintah kipas angin atau AC”. 
Rentetan proses tersebut menunjukkan bahwa sesuatu 
yang mengarahkan, mengatur, memerintah bisa jadi 



306

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

berada pada posisi yang diarahkan, diatur, diperintah 
juga. Lalu muncul persoalan, apakah matahari berada 
pada posisi “yang paling mengarahkan, mengatur, 
memerintah”? Jawabannya, dalam konteks rentetan proses 
di atas, adalah “benar” bahwa matahari berada pada posisi 
“yang paling mengarahkan, mengatur, memerintah”. 
Akan tetapi, jawaban tersebut menjadi “tidak benar” 
karena matahari bisa berada pada posisi diarahkan, 
diatur, diperintah oleh benda lain dalam satu galaksi. 
Apalagi semua hal di atas adalah sama-sama mahluk, 
yang tentu berada pada posisi mungkin mempegaruhi 
atau dipengaruhi, tergantung relasinya dengan sesuatu 
yang  lain.

Secara logika, jika ada sesuatu yang berada 
posisi “mengarahkan, mengatur, memerintah” dan 
juga berada pada posisi “diarahkan, diatur, diperintah”, 
maka sebaliknya mesti harus ada “sesuatu yang berada 
pada posisi mengarahkan, mengatur, memerintah” 
sesuatu yang lain, tetapi dia juga berada pada posisi 
“tidak diarahkan, tidak diatur, tidak diperintah” oleh 
sesuatu yang lain. Sesuatu ini adalah “Dzat Yang Maha 
mengarahkan, mengatur, memerintah” segala sesuatu 
yang ada di alam semesta. Dia lah Allah yang biasa 
disebut sebagai “Tuhan Semesta Alam” (رب العالمين). Tuhan 
yang mengarahkan, mengatur, dan memerintahkan segala 
sesuatu yang mungkin bisa mengarahkan, mengatur, dan 
memerintahkan sesuatu di alam semesta ini.

d.	 Pengarah ( .(الـمُرَبِّ
Kata “  yang  berarti “pengarah” merupakan ,”الـمُرَبِّ

isim fa’il dari derivasi kata “ًتَربية-  yang berarti ”ربَّى-يُربِّ
“mengarahkan, mengasuh, menumbuhkan, dan 
mendidik” (‹Umar, 2008, 1: 852., dan Manz}ūr, tt, 3, 19: 
1.574). Dalam konteks manusia, kata “  biasanya ”الـمُرَبِّ
menunjuk pada orang yang “mengarahkan, mengasuh, 



307

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

menumbuhkan, dan mendidik” anak, baik guru, orang 
tua, atapun orang lain yang memiliki peran di dalam 
mengasuh dan mendidiknya.

Dalam konteks Tuhan, Allah disebut “  karena ”الـمُرَبِّ
Allah lah sebenarnya yang mengarahkan, menumbuhkan, 
mengasuh, dan mendidik manusia, dan juga mahluk-
mahluk lainnya. Di dalam Al-Qur’an disebutkan bahwa 
Allah lah yang menciptakan manusia sebagai sebaik-
baik mahluk, mengajarinya melalui pena tentang apapun 
yang asalnya manusia tidak mengetahui apa-apa, menjadi 
mengetahui banyak hal (Q.S. Al-‘Alaq: 1-5). Allah juga lah 
yang mengarahkan dan menumbuhkan semua makhluk 
di alam semesta ini, baik makhluk hidup maupun 
benda  mati. 

e.	 Pelindung, Penanggung (ِالقَيِّم).
Kata “ِالقَيِّم” yang berarti “pelindung, penanggung” 

merupakan isim fa’il dari derivasi kata “قامَ-يَقُوم-قَوْمًا-قِيامًا” 
yang berarti “melindungi, menanggung” (‹Umar, 2008, 
3: 1.874, dan Manz}ūr, tt, 5, 42: 3.781.). Pelindung adalah 
“Tuan”, yang mengatur urusan. Pelindung kaum atau 
rakyat adalah dia yang meluruskan, mengoreksi mereka, 
dan mengarahkan urusan mereka (الَأمر السيّد وسائسُ   والقَيِّمُ 
مُهم ويَسُوس أَمرهم مُ القَوْم الذي يُقَوِّ .(Manz}ūr, tt, 5, 42: 3.784) (وقَيِّ

Kata “Rabb” dimaknai dengan “ِالقَيِّم” (pelindung 
atau penanggung) karena Allah adalah Dzat Yang Maha 
melindingi hamba dan makhluknya, dan menanggung 
semua kebutuhannya.

f.	 Pemberi Nikmat (ِالـمُنْعِم).
Kata “ِالـمُنْعِم” yang berarti “pemberi nikmat” 

merupakan isim fa’il dari derivasi kata “أنعمَ-يُنعم-إنعامًا” 
yang berarti “memberi nikmat” (‹Umar, 2008, 3: 2.241, 
dan Manz}ūr, tt, 6, 49: 4.478). Makna ini merupakan 
makna umum yang berkaitan dengan sifat Allah Yang 
Maha Memberi kenikmatan kepada semua mahlukNya. 



308

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

Nikmat dari Allah bisa berupa kemudahan, kesehatan, 
kerendahan hati, harta, kebahagiaan, kebaikan, 
ketentraman, keamanan, dan keselamatan. 

Penutup

Bahasa adalah tanda yang menunjuk pada sesuatu yang 
ditandai. Salah satu bentuk tanda bahasa adalah kata. Kata dalam 
sebuah bahasa merupakan produk budaya masayarakat pemilik 
bahasa. Berbagai macam kata direkam, didokumentasikan, dan 
diabadikan dalam bentuk berbagai macam kamus yang memuat 
berbagi macam entri kata dan maknanya, yang merupakan hasil 
dari pemikiran dan budaya masyarakat pemilik bahasa. Kamus, 
dengan begitu, menjadi bukti otentik bagi realitas budaya dan 
bahasa pada sebuah masyarakat atau bangsa. 

Berbagai kata yang terekam di dalam sebuah kamus bisa 
mencerminkan pemikiran, konsep, dan budayanya. Setiap kata 
memiliki makna, dan bahkan bisa banyak makna. Kata dengan 
berbagai maknanya ini bisa mencerminkan intelektualitas dan 
budaya mereka, tetapi juga bisa menciptakan kebingungan bagi 
masyarakat dalam memahami pemikiran dan konsep-konsep 
mereka tentang suatu hal. Di antara pemikiran dan konsep yang 
diekspresikan dalam bentuk kata adalah konsep tentang “Tuhan” 
dalam bahasa Arab yang direpresentasikan dalam bentuk kata 
“Allah (الله)” dan “Rabb ( بُّ  Kedua kata ini di kalangan umat .”(الرَّ
Islam pada umumnya dianggap sama dan memiliki makna yang 
sama. Padahal, dilihat dari bentuknya keduanya berbeda, dan 
maknanya juga berbeda. Masing-masing dari kedua kata tersebut 
juga memiliki banyak makna, baik makna inti maupun makna 
cakupan atau tambahan.

Berdasarkan hasil penelusuran dan identifikasi kedua kata 
tersebut di dalam kamus, kata “Allah (الله)” memiliki 3 (tiga) asal 
usul. Pertama, kata “Allah (الله)” berasal dari: “ٌأَلهَِ - يَأْلَهُ - إلَه”, yang 
memiliki makna: “sesuatu yang disembah, diabdi, atau dihamba 
) dan “sesuatu yang membingungkan ,”(معبود) يُّ  Dimaknai .(تََ



309

Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra  «

“membingungkan” karena  seseorang akan “merasa bingung” di 
dalam memahami Allah sebagai Tuhan Yang Maha Agung dan 
Maha Tinggi, dan lain sebagainya dari berbagai sifat keagungan 
Allah, sehingga keagungan Allah tidak mudah dipahami dan 
dijangkau oleh akal manusia.

Kedua, kata “Allah (الله)” berasal dari kata “يْه  yang ,”اللَّ
merupakan masdar dari derivasi kata “ًلاهَ-يَلِيهُ-لَيْها”, yang 
memiliki makna “terhalang, tertutup” (  Dimaknai dengan .(تَسَتَّ
makna ini karena Allah memang tertutup bagi manusia karena 
keagunganNya, kebesaranNya, dan kesempurnaanNya sehingga 
akal manusia tidak mampu menjangkau dan memahaminya.

Ketiga, kata “Allah (الله)” berasal dari kata “يْه  yang ,”اللَّ
merupakan masdar dari derivasi kata “ًلاهَ-يَلِيهُ-لَيْها”, yang memiliki 
makna “tinggi” (وارتفع  Dimaknai demikian karena makna .(علا 
ini menunjukkan ke-MahaTinggi-an Dzat Allah yang mutlak, 
yang tidak terbatas oleh ruang.

Makna inti dan utama dari kata “Allah (الله)” adalah “Yang 
(Maha berhak) diabdi” (معبود) karena kata tersebut utamanya 
berkaitan dengan “pengabdian” dari “hamba” kepada “Tuhan”nya. 
Dalam konteks keduniaan, ada banyak sesuatu yang bisa “diabdi”. 
Tetapi “Yang Paling Berhak Diabdi” adalah “Allah”. Sedangkan 
makna-makna lainnya adalah makna cakupan atau tambahan.

Adapun kata “Rabb” ( بُّ  merupakan masdar dari (الرَّ
derivasi kata “رَبًّا- -يَرُبُّ  Kata ini memiliki makna: “Pemilik .”رَبَّ
) Pengarah“ ,”(الـمُدَبِّر) Pengatur“ ,”(السيد) Tuan“ ,”(المالك)  ,”(الـمُرَبِّ
“Pelindung, Penanggung (ِالقَيِّم)”, dan “Pemberi Nikmat (ِالـمُنْعِم)”.

Makna inti dan utama dari kata “Rabb” ( بُّ  adalah (الرَّ
“perancang, perencana, pelaksana, pengarah, atau pengatur” 
 sesuatu. Dalam konteks keduniaan, segala sesuatu yang (الـمُدَبِّر)
ada di alam semesta ini satu dengan yang lainya saling terhubung, 
dan bisa jadi saling bisa mempengaruhi, mengarahkan, atau 
mengatur, tetapi semuanya juga berada pada posisi diatur 
oleh sesuatu yang lain. Jika ada sesuatu yang berada posisi 
“mengarahkan, mengatur, memerintah” dan juga berada pada 



310

»  Bagian II Kajian Bahasa dan Sastra

posisi diarahkan, diatur, diperintah, maka sebaliknya mesti harus 
ada sesuatu yang berada pada posisi mengarahkan, mengatur, 
memerintah sesuatu yang lain, tetapi dia juga berada pada posisi 
tidak diarahkan, tidak diatur, tidak diperintah oleh sesuatu 
yang lain. Sesuatu ini adalah “Dzat Yang Maha mengarahkan, 
mengatur, memerintah” segala sesuatu yang ada di alam semesta. 
Dia lah Allah yang biasa disebut sebagai “Tuhan Semesta Alam” 
 .(رب العالمين)

Dengan demikian, makna inti dan utama kata “Allah (الله)” 
berkaitan dengan “pengabdian”, sedangkan makna inti dan utama  
kata “Rabb” ( بُّ .”berkaitan dengan “pengaturan (الرَّ

Daftar Pustaka

Al-Qur’an
Abādi, Majd ad-Dīn Muh}ammad ibn Ya›qūb Fairūz, 1998, Qāmūs 

al-Muhīṭ, Damasqus: Muassasah ar-Risālah, Cetakan ke-6.
al-H{akīm, Su’ād, 1981, Al-Mu’jam aṣ-Ṣūfiy: Al-Ḥikmah fī Ḥudūd 

al-Kalimah, Beirut: Dandarah.
Al-H{amlāwiy, Ah}mad bin Muh}ammad, tt., Syażża al-‘Urf fī Fanni 

aṣ-Ṣarf, Riyad: Dār al-Kiyān. 
‹Arabiy, Muh}yiddīn Ibnu, 2019, “Kitāb Syarh} Asmā’illah al-

H{usnā”, dalam Duraru Rasāili asy-Syaikh al-Akbar Ibnu 
‹Arabiy, Beirut: Mu›assasah al-A›lamiy li al-Mat}bū›āt.

Manz}ūr, Ibnu, tt., Lisān al-›Arab, Cairo: Dār al-Ma›ārif, Cetakan 
ke-1. 

Stede, Manfred, 1999, Lexical Semantics and Knowledge 
Representation, Boston: Kluwer Academic Publishers.

Sugono, Dendy, dkk., 2008, Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: 
Pusat Bahasa.

Verhaar, J. W. M., 2006, Asas-asas Linguistik Umum, Yogyakarta: 
Gadjah Mada University Press.

Wehmeier, Sally, Colin Mcintosh, Joanna Turnbull, and Michael 
Ashby (Eds.), 2005, Oxford Advanced Learner›s Dictionary 
of Current English, Oxford: Oxford University Press.


